
54                     
  

 

54 

   

 

A Reescrita Crítica de Narrativas Clássicas como Estratégia 

Literário-política em The Penelopiad, de Margaret Atwood1. 

 

The Critical Rewriting of Classical Narratives as a Literary-Political 

Strategy in The Penelopiad by Margaret Atwood 

 

Marcelo Cizaurre Guirau 

Doutor em Letras, Universidade de São Paulo 

Docente, Instituto Federal de São Paulo – Campus São Paulo-Pirituba 

  cizaurre@ifsp.edu.br            https://orcid.org/0000-0002-3148-7910 

                      

Isabela Jobstraibizer Rita 

Graduada em Letras, Instituto Federal de São Paulo 

Discente, Instituto Federal de São Paulo, São Paulo, SP, Brasil 

  j.isabela@aluno.ifsp.edu.br             https://orcid.org/0009-0003-4265-1370               

 

                    

RESUMO 

 

Este artigo propõe uma análise da obra The Penelopiad (2005), de Margaret Atwood, à luz 

da crítica feminista, com ênfase na reescrita do mito de Penélope e das doze criadas a partir 

de uma perspectiva que desafia os valores fundadores da tradição épica. Por meio do 

deslocamento do protagonismo narrativo — da figura heróica de Odisseu para vozes 

femininas silenciadas — Atwood opera uma revisão crítica dos discursos míticos ocidentais. 

A narrativa articula a voz de Penélope à do coro das criadas, retomando elementos da 

tragédia grega e subvertendo-os em direção à denúncia e à resistência. Como aporte teórico, 

recorre-se a autoras como Virginia Woolf, Sandra Gilbert, Susan Gubar, bem como a Mircea 

Eliade e Lígia Chiappini Moraes Leite. A análise busca evidenciar de que modo The 

Penelopiad reconfigura o mito homérico a partir de uma perspectiva de gênero, contribuindo 

para sua atualização crítica no contexto contemporâneo. 

 
Palavras-chave: Romance, Literaturas em língua inglesa, Margaret Atwood, Mitos. 

 

 

 

1 Este artigo foi desenvolvido a partir de TCC apresentado em 2023 no curso de Licenciatura em Letras do 

Câmpus São Paulo-Pirituba do IFSP. 

mailto:cizaurre@ifsp.edu.br
https://orcid.org/0000-0002-3148-7910
mailto:j.isabela@aluno.ifsp.edu.br


55                     
  

 

55 

   

ABSTRACT 

 

This article offers an analysis of The Penelopiad (2005), by Margaret Atwood, through the lens 
of feminist criticism, with a focus on the rewriting of the myth of Penelope and the twelve maids 
from a perspective that challenges the foundational values of the epic tradition. By shifting 
narrative protagonism from the heroic figure of Odysseus to historically silenced female 
voices, Atwood undertakes a critical revision of Western mythological discourse. The narrative 
combines Penelope’s voice with that of the chorus of maids, drawing on elements of Greek 
tragedy and subverting them toward denunciation and resistance. The theoretical framework 
includes contributions from Virginia Woolf, Sandra Gilbert, Susan Gubar, as well as Mircea 
Eliade and Lígia Chiappini Moraes Leite. This study aims to demonstrate how The Penelopiad 
reconfigures the Homeric myth from a gendered perspective, contributing to its critical 
reassessment within a contemporary context. 
 

Keywords: Novel, English literature, Margaret Atwood, Myths. 

 

 

sozinha 
penélope desfia 

desafia 
(abutres, o filho, a multidão) 

 
mas os deuses aplaudem ulisses 

(Luiza Romão)  
 
 

E se o verso nasceu enquanto a mão tecia 
É porque a cadência do tear trouxe de volta ao peito 

Meu mundo amável de reminiscência 
(Hilda Hilst)  

 
 

How faithful was your flawless Penelope, 
Icarius’ daughter! How loyally she kept the memory of the husband of 

her youth! 
(The Odyssey, Book 24 (191–194)) 

 

 

 

Mitos e Literatura: Atwood, Myths Series e The Penelopiad 

 

Em In Other Worlds: SF and the Human (2011), Margaret Atwood ressalta o 

lugar especial que os mitos assumem em sua ficção: “All myths are stories, but not all 

stories are myths: among stories, myths hold a special place” (Atwood, 2011, p. 45). 



56                     
  

 

56 

   

Desde cedo em sua carreira, Atwood cultiva uma relação com os clássicos da 

mitologia grega. Ao ingressar na universidade, frequentou o curso The Bible as 

Literature, de Northrop Frye, autor de Anatomia da crítica, obra que explora o caráter 

mítico da Bíblia. Para o crítico canadense, o mito é uma linguagem simbólica coletiva 

essencial para a identidade cultural de um povo, noção compartilhada por Atwood: 

“The myths of a culture are those stories it takes seriously – the ones that are thought 

to be key to its identity” (Atwood, 2011, p. 49). 

Atwood observa que os mitos, em tempos antigos, não eram compreendidos 

como narrativas fictícias, mas sim como explicações sobre aspectos fundamentais da 

existência, como os fenômenos naturais. Nesse sentido, é possível estabelecer uma 

aproximação entre o mito e a ficção científica, uma vez que ambos operam como 

formas simbólicas de interpretação da realidade, refletindo inquietações e valores das 

sociedades que os produzem:  

 

Ancient myths precede histories and were once thought to be histories… As SF often 
shares many features of such myths, we might want to consider these important 
matters. Here are some of the questions both SF and myths can pose, with some of the 
answers myths have provided. Where did the world come from?...Where did people come 
from?... (Atwood, 2011, p. 50-51) (...) “For every question that myths address, SF has 
addressed also.” (Atwood, 2011, p. 55). 

 
 

A potência explicativa dos mitos perde centralidade, nas sociedades 

modernas, para a racionalidade científica, mas eles sobrevivem como princípios 

estruturais sub-reptícios e fonte de temas e motivos para a arte essencialmente 

alegórica2.  

Para além da importância dos mitos na história da arte e da cultura de 

diferentes povos e períodos históricos, Margaret Atwood também se interessa pelas 

tensões e conflitos que eles carregam e para os quais dão forma simbólica. Ela 

destaca, por exemplo, as relações de gênero nas mitologias antigas, que, 

 
2 Early myth systems preceded writing, but once literacy spread, the old, oral mythologies were absorbed into 

the new medium, which at first simply recorded them – The Iliad existed in oral form before it was written down, 
when people cease to believe that myths are literally true, believe-it-or-die theologies and perform-it-or-be-damned 
rituals cease to be based on them, “art” separates itself from liturgy and ritual and iconography, and myths become 
hidden structural principles or else the subject matter in an art that is essentially allegorical or decorative. (Atwood, 
2011, p. 53) 



57                     
  

 

57 

   

frequentemente, retratam os pilares patriarcais daquelas sociedades ao expor as 

relações entre os sexos: deidades femininas poderosas desafiadas por deuses 

ascendentes; mulheres estupradas por imortais; outras seduzidas3. Essas histórias 

refletem a luta pelo poder e a dominação nas sociedades antigas. 

A reescrita interpretativa desses mitos antigos atualiza a sua relevância ao imprimir 

nessas narrativas o olhar de outros tempos. Mircea Eliade (1972, passim) destaca 

como os mitos podem fornecer modelos de comportamento e sentido à existência. 

Assim, a sua reinterpretação pode questionar formas de viver antigas e, dessa forma, 

valorizar novos comportamentos. Tal inversão de valores está implícita na reescrita 

crítica da Odisseia, de Homero, que deu origem à The Penelopiad, como nos explica 

a própria autora: 

 

Optei por entregar a narrativa a Penélope e às doze escravas enforcadas. As escravas 
formam o Coro, que canta e declama, concentrando-se nas duas questões que se 
destacam numa leitura atenta da Odisséia: o motivo do enforcamento das escravas e 
o real propósito de Penélope. A maneira como a história é contada na Odisséia não 
convence, há muitas incoerências. Sempre vivi assombrada pelas escravas 
enforcadas (Atwood, 2020, p. 12). 

 

 

 Em The Myths Series and Me: rewriting a classic is its own epic journey, (2005) 

Margaret Atwood discute a importância da mitologia como fonte de inspiração e 

exploração na literatura contemporânea. No texto, a autora reconhece a permanência 

dos mitos, afirmando que eles nunca desaparecem verdadeiramente, mas podem se 

transformar ao longo do tempo 4 . Ela destaca a complexidade dos mitos e sua 

capacidade de transcender barreiras linguísticas e culturais, ressaltando que essas 

narrativas não podem ser traduzidas com precisão de suas origens. No entanto, elas 

podem fornecer bases para novas interpretações, as quais refletem o contexto e o 

tempo em que são criadas:  

 

 
3 “Judging from the many and varied myths that tell of strenuous relationships between the sexes – huge female 

monster deities cut to pieces by heroic upstart-gods, women raped by immortals, mortals who are seduced by 
goddesses and then come to grief, gods killing guardian dragons...” (Atwood, 2011, p. 52) 

4 “Myths are universal and timeless stories that reflect and shape our lives – they explore our desires, our fears, 

our longings, and provide narratives that remind us what it means to be human (Atwood, 2005). 



58                     
  

 

58 

   

Strong myths never die…We will never know exactly what they meant to their ancient 
audiences. But myths can be used – as they have been, so frequently – as the foundation 
stones for new renderings that find their meanings within their own times and places  
(Atwood, 2005). 

 

Atwood descreve a criação da Myths Series, um projeto que convidou 

escritores de todo o mundo a reescrever narrativas míticas. Esses textos seriam, 

posteriormente, traduzidos por várias editoras, o que ampliaria sua acessibilidade e 

alcance. A autora esclarece os objetivos do projeto: “The idea was to ask writers from 

around the world to retell a myth, any myth, each in his or her own way and in his or 

her own language, at a length of roughly 100 pages”. (Atwood, 2005). 

No texto, Atwood narra sua própria experiência ao aceitar o desafio de 

reescrever um mito. Ela relata que, inicialmente, enfrentou dificuldades para encontrar 

a abordagem certa, mas, finalmente, se inspirou a escrever The Penelopiad, uma 

reinterpretação da história de Penélope, a esposa de Odisseu, do poema épico 

Odisseia, de Homero. A autora nos conta como o processo de reescrita da narrativa 

clássica a permitiu endereçar outras questões, embutidas no texto original: “Writing 

The Penelopiad allowed me not only to revisit an ancient and powerful tale, but to 

explore a few dark alleyways in the story that have always intrigued me” (Atwood, 

2005). 

Se, para Virginia Woolf “... as experiências têm grande peso sobre a literatura” 

(2021, p.107), Atwood, ao reescrever a história de Penélope, continua o aprendizado 

das aulas de Frye e da sua infância rodeada de narrativas mitológicas. A interseção 

entre essas influências molda não apenas a abordagem literária de Atwood, mas 

também ressalta a importância das experiências na criação literária, sejam elas reais 

ou vindas de narrativas ficcionais. Isso é evidente em sua contribuição para a Myths 

Series e, mais especificamente, em sua escolha de reescrever a história de Penélope 

em The Penelopiad. 

 

 

 

 



59                     
  

 

59 

   

Dando Voz aos Silenciados: A Reescrita Crítica do Mito de Penélope 

como Abordagem Literária Feminista 

 

Nas primeiras páginas de The Penelopiad, Penélope afirma “I have no mouth 

through which I can speak. I can't make myself understood…I have no listeners”5 

(Atwood, 2018, p.4). A palavra que a personagem reivindica foi por séculos negada 

às mulheres. Em Still Mad: American Women Writers and the Feminist Imagination6 

(2021, ebook), Sandra M. Gilbert e Susan Gubar mapeiam a história literária da 

segunda onda do feminismo. Ao examinar a evolução da literatura feminista e 

destacar autoras importantes para a construção dessa história, a obra revela como 

as mulheres, ao longo do tempo, lutaram para transformar o silêncio em linguagem e 

ação: “West Coast feminists too were struggling to convert silence into language and 

action” (Gilbert & Gubar, 2021, p. 189)7. As autoras mencionadas por Gilbert e Gubar 

buscavam romper com as estruturas opressivas que negavam voz às mulheres. 

Margaret Atwood e Ursula Le Guin estavam entre elas. 

Em conjunto, essas narrativas literárias e críticas feministas se entrelaçam por 

contar uma história que evidencia como as mulheres, ao longo da história, têm lutado 

para superar o silêncio imposto e reivindicar sua voz na literatura e na sociedade. 

Dessa reunião de histórias cresce, de fato, um movimento literário-político. 

Em A arte do romance (2021), Virginia Woolf escreve sobre o papel da mulher 

na literatura. Em um dos ensaios do livro, Woolf trata da diferença de visão entre 

homens e mulheres e de como essa diferença pode se imprimir em romances escritos 

por autoras: 

 

 

 

 

 
5 “...é não ter boca pela qual falar. Não consigo que me compreendam… na maior parte do tempo não tenho 

ouvintes…” (Atwood, 2020, p. 15). 
 
6 Obra da crítica feminista e continuação de Mad Woman in the Attic (1979). 

 
7 Neste trabalho foi utilizada a edição digital (ebook) de Still Mad: American Women Writers and the Feminist 

Imagination, conforme consta nas referências. 



60                     
  

 

60 

   

[...] Porém é provável que, tanto na vida quanto na arte, os valores de uma 
mulher não sejam os valores de um homem. Assim, vindo a escrever um 
romance, a mulher descobrirá que tem um desejo constante de alterar os 
valores estabelecidos – de tornar sério o que parece insignificante a um 
homem, de tornar trivial o que é importante para ele [...] (Woolf, 2021, p. 
111). 

 
 

A afirmação de Woolf oferece uma lente valiosa para interpretar a abordagem 

de Margaret Atwood em The Penelopiad. Atwood, ao escolher dar voz à personagem 

Penélope e às doze escravas enforcadas, reconhece e confronta o desequilíbrio 

inerente aos valores culturalmente estabelecidos. Essa escolha atualiza a 

constatação de Woolf de que as mulheres têm uma necessidade constante de 

redefinir e subverter os valores dominantes e de que essa subversão pode se dar por 

meio da criação literária. 

   

A Odisseia de Penélope 

 

Por vinte anos, Penélope aguarda o retorno de Odisseu à Ítaca. Na Odisseia, 

ela é retratada como a fiel esposa, um exemplo de obediência feminina. Enquanto 

espera pelo retorno de seu esposo, Penélope deve, sozinha, governar Ítaca, criar seu 

filho Telêmaco e manter distantes os mais de cem pretendentes que querem se casar 

com ela.  

Ao retornar para casa, Odisseu, após sobreviver a embates com monstros 

mitológicos e dormir com deusas, mata todos os pretendentes de sua esposa, além 

das doze amadas criadas de Penélope.  

Atwood vislumbra no poema épico mais do que uma história de heróis 

desbravando mares desconhecidos, tentando regressar para casa e fugindo da ira de 

Poseidon. Há, para a autora, um potencial transformador nos mitos, para além 

daqueles valorizados pela sociedade patriarcal, isto é, mitologias construídas sobre 

os alicerces patriarcais vigentes que recorriam à violência para dominar, conquistar e 

impor normas. 

Em The Penelopiad, a escritora canadense subverte os elementos essenciais 

do gênero poema épico e desafia a narrativa tradicional do herói, proporcionando voz 

não apenas à Penélope, mas também às doze criadas enforcadas por Odisseu em 



61                     
  

 

61 

   

seu retorno à Ítaca. Essa reinterpretação do mito é uma resposta à estrutura patriarcal 

que historicamente governou o discurso feminino e moldou as relações de gênero. 

Atwood, consciente desse contexto, emprega recursos discursivos, como a sátira e a 

ironia, em suas obras para desconstruir as normas dos mitos antigos e revelar novas 

interpretações. 

O esforço de Atwood em desafiar os valores estabelecidos é manifestado na 

escolha cuidadosa de dar voz às figuras historicamente silenciadas, transformando-

as em narradoras ativas de sua própria história. Na introdução do romance a autora 

esclarece:  

 

In The Odyssey, Penelope – daughter of Icarius of Sparta, and cousin of the beautiful 
Helen of Troy – is portrayed as the quintessential faithful wife, a woman known for her 
intelligence and constancy. In addition to weeping and praying for the return of 
Odysseus, she cleverly deceives the many Suitors who are swarming around her palace, 
eating up Odysseus’ estate in an attempt to force her to marry one of them (Atwood, 
2018, p. XVII-XVIII).8 

 

A romancista, ao descrever Penélope como a “quintessential faithful wife” (“a 

própria esposa perfeita e fiel”), evoca a imagem tradicionalmente construída ao redor 

da personagem na narrativa clássica. A caracterização de Penélope como a filha de 

Ícaro de Esparta e prima da bela Helena de Tróia posiciona-a no contexto mitológico, 

vinculando-a a figuras de destaque na epopeia. 

A reescritura de Atwood ressalta a inteligência e a constância de Penélope, 

atributos muitas vezes subestimados na narrativa original. A autora enfatiza não 

apenas o sofrimento emocional de esposa de Odisseu, expresso por meio de suas 

preces pela volta do marido, mas também sua habilidade em lidar com as pressões 

externas, desafiando a passividade frequentemente associada às figuras femininas 

nas narrativas da época. 

 

8 “Na Odisséia, Penélope – filha de Icário de Esparta e prima da bela Helena de Tróia – é descrita como a 

própria esposa perfeita e fiel, uma mulher consagrada por sua constância e por sua inteligência. Além de chorar 
e orar pelo retorno de Odisseu, ela   engana astuciosamente os pretendentes que enxameiam em seu palácio, 
dilapidando o patrimônio de Odisseu na tentativa de forçá-la a desposar um deles” (Atwood, 2020, p. 11). 



62                     
  

 

62 

   

O fato de Penélope não apenas enganar os seus pretendentes com falsas 

promessas, mas também tecer e desfazer a mortalha9 à noite, adiando, dessa forma, 

a obrigação de se entregar a um novo marido, revela, já no original de Homero, o 

caráter astucioso da mulher de Odisseu. A astúcia dela em ludibriar seus 

pretendentes e, assim, defender a casa da usurpação, sublinha a autonomia da 

personagem e sua resistência ativa às expectativas sociais e patriarcais que tentam 

moldar seu destino. 

Logo no início do romance de Atwood, no capítulo “A Low Art”, deparamo-nos 

com a voz póstuma de Penélope, cujas palavras ecoam com uma mistura de 

ressentimento e revelação. “Since being dead… I’ve learned some things I would 

rather not know…10” (Atwood, 2018, p.1). Penelope encontra-se agora no “The gloomy 

halls of Hades11” (Atwood, 2018, p.15). Ela relê o epíteto de Odisseu – o engenhoso, 

aquele fértil em recursos (Polymékhanos) – em outra chave, menos heróica e 

honrosa: “What a fool he made of me, some say. It was a specialty of his: making 

fools. He got away with everything, which was another of his specialties: getting 

away…12”(Atwood, 2018, p. 2). Essa inversão do epíteto outorgado pela deusa Atena 

ao valoroso Odisseu traz à tona as complexidades das relações de poder entre 

homens e mulheres, mesmo em um contexto mítico – a astúcia, qualidade positiva 

atribuída ao herói da Odisseia pela deusa Atena, pode, no contexto de Penélope, virar 

a negativa arte da enganação. 

De fato, a Penélope de Atwood está longe de ser passiva ou obediente. Ela 

desafia a ideia de que sua única função seja apenas a de esperar pelo retorno de 

Odisseu. Assim, como vimos no trecho do romance acima comentado, Penélope está 

desperta para as artimanhas de Odisseu, mesmo estando em um contexto mitológico 

tradicionalmente dominado pela influência do patriarcado. Ao contrário do epíteto de 

 
9 Utilizamos o termo mortalha, pois é o termo presente na tradução da editora Rocco (A Odisseia de Penélope 

(2020)). No entanto, é possível encontrar traduções como manta, colcha, tecido… 
 
10 “Já que estou morta… aprendi coisas que preferia desconhecer…”  (Atwood, 2020, p. 13). 

 
11 “Os sombrios salões do Hades” (Atwood, 2020, p. 23). 

 
12 “Ele me fez de tola, alguns dizem. Era sua especialidade: fazer os outros de tolos. Ele se safava de todas, 

outra de suas especialidades: safar-se” (Atwood, 2020, p. 13). 



63                     
  

 

63 

   

ação atribuído a Odisseu – o astuto, o engenhoso, o industrioso, aquele que escapa 

de situações perigosas com poucos recursos –, Penélope recebe da tradição um 

epíteto de reação, uma qualidade passiva: a fiel, a ponderada (períphrōn). A 

personagem reflete sobre as consequências da espera passiva no seu destino 

narrativo póstumo: 

 

Hadn’t I been faithful? Hadn’t I waited, and waited, and waited, despite the temptation 
– almost the compulsion – to do otherwise? And what did I amount to, once the official 
version gained ground? An edifying legend. A stick used to beat other women with. Why 
couldn’t they be as considerate, as trustworthy, as all-suffering as I had been?… Don’t 
follow my example, I want to scream in your ears – yes, yours!13 (Atwood, 2018, p. 2). 

 

 Aqui, Penélope observa que, ao longo do tempo, a versão oficial da história a 

transformou em uma “lenda edificante” e em um exemplo a ser seguido pelas 

mulheres – ideia que ela rejeita com sarcasmo e ironia. A personagem percebe-se 

como um “stick used to beat other women with”, ressaltando como a narrativa 

tradicional da mitologia pode sustentar um lugar subserviente e conformado para as 

mulheres. 

No entanto, a perspectiva assumida pela Penélope de Atwood questiona 

ativamente os estereótipos de gênero que permeiam a mitologia grega; a personagem 

recusa-se a ser um exemplo passivo de fidelidade e paciência, contestando a ideia 

de que as mulheres devem ser “circunspectas, confiáveis e sofredoras” (“considerate, 

as trustworthy, as all-suffering as I had been”). Esse ato de rebelião literária desafia a 

construção patriarcal das mulheres como figuras passivas e submissas. 

Continuando nessa chave contestatória, a Penélope do romance lamenta sua 

escolha por manter o silêncio e elogiar Odisseu, sem questionar ou fazer perguntas 

desconfortáveis: 

 

 

 

 

13 “Não fui fiel? Não esperei, e esperei, e esperei, apesar da tentação — quase compulsão — de desistir? E o 

que me restou, quando a versão oficial se consolidou? Ser uma lenda edificante. Um chicote para fustigar outras 
mulheres. Por que não podem todas ser tão circunspectas, confiáveis e sofredoras como eu?... Não sigam meu 
exemplo, sinto vontade de gritar nos ouvidos de vocês — sim, nos de vocês!” (Atwood, 2020, p. 14) 



64                     
  

 

64 

   

I kept my mouth shut; or, if I opened it, I sang his praises. I didn’t contradict, I didn’t ask 
awkward questions, I didn’t dig deep. I wanted happy endings in those days, and happy 
endings are best achieved by keeping the right doors locked and going to sleep during 
the rampages14 (Atwood, 2018, p.3). 

 

A busca por “happy endings” é mostrada pela personagem como uma 

motivação para conformidade, sugerindo que a sociedade favorece narrativas que 

reforçam normas patriarcais e tradicionais, mesmo que isso signifique suprimir vozes 

femininas. 

Assim, a perspectiva de como as mulheres são marginalizadas nos direitos de 

fala nas narrativas traz à tona a relevância de questionar e desafiar as normas que 

restringem essas vozes. Atwood sublinha a necessidade de uma abordagem crítica 

para perceber e desmantelar as estruturas que perpetuam o silenciamento das 

mulheres na sociedade e, por consequência, na narrativa. Na passagem a seguir, 

Penélope demonstra consciência sobre sua falta de agência no controle das 

narrativas derivadas de sua história:  

 

[...] I realised how many people were laughing at me behind my back – how they were 
jeering, making jokes about me, jokes both clean and dirty; how they were turning me 
into a story, or into several stories, though not the kind of stories I’d prefer to hear about 
myself...If she defends herself she sounds guilty. So I waited some more (Atwood, 2018, 
p. 3).15 

 

A defesa de suas próprias ações muitas vezes é interpretada como uma 

admissão de culpa, evidenciando como as mulheres são colocadas em uma posição 

na qual qualquer expressão de autodefesa pode ser usada contra elas. Aqui, Atwood 

questiona a ideia de que a voz das mulheres é desacreditada quando elas tentam 

reivindicar seu próprio espaço narrativo. 

 A tomada da voz narrativa por Penélope é apontada como uma conquista 

laboriosa da personagem, mas essencial para o seu destino narrativo: “Now that all 

 
14 “Ficava de boca fechada; ou, se a abrisse, só elogiava. Não refutava, não fazia perguntas inconvenientes, 

não me aprofundava. Queria finais felizes naquela época, e os finais felizes são alcançados quando mantemos 
certas portas trancadas e dormimos na hora da confusão” (Atwood, 2020, p. 14). 

 
15 “…me dei conta de quantas pessoas riam de mim pelas costas — elas zombavam, contavam 

anedotas a meu respeito, piadas sujas e limpas; me transformaram numa história, ou em várias 
histórias, embora não fossem do tipo que eu gostaria de ouvir sobre minha pessoa... Se ela se defende, 
soa culpada. Por isso esperei mais um pouco” (Atwood, 2020, p. 14). 



65                     
  

 

65 

   

the others have run out of air, it’s my turn to do a little storymaking. I owe it to myself. 

I’ve had to work myself up to it: it’s a low art, taletelling…16” (Atwood, 2018, p.3).  

Com ironia, a rainha de Ítaca põe em foco o fascínio de Odisseu por sua própria 

história e o pressuposto, com que ele opera, de que às mulheres só restaria o papel 

de leitoras/admiradoras passivas de feitos masculinos: “Odysseus wanted to talk, and 

as he was an excellent raconteur I was happy to listen. I think this is what he valued 

most in me: my ability to appreciate his stories. It’s an underrated talent in women17”. 

(Atwood, 2018, p. 45). Assim, Penélope comenta, ironicamente, que só restava à 

mulher ser espectadora passiva da glória alheia, e não produzir e narrar a própria; 

logo, não lhes cabia a ação de contar a própria história, uma vez que ouvir era um 

dos talentos femininos. 

A sombra que a narrativa de Odisseu lança sobre a história de Penélope é 

percebida por ela em sua consequência mais danosa – a falta de ouvintes: “[...] I have 

no mouth through which I can speak. I can’t make myself understood… most of the 

time I have no listeners […]18” (Atwood, 2018, p. 4). 

 O tema da ostensiva ocupação narrativa de Odisseu no enredo clássico é 

retomado no capítulo intitulado “The Scar19” do romance de Atwood. A cicatriz de 

Odisseu é um elemento distintivo e significativo na narrativa original e figura como um 

símbolo da experiência, da passagem do tempo e das marcas que a vida deixa em 

cada indivíduo. No romance da autora de O Conto da Aia, a marca distintiva de 

Odisseu é notada por Penélope e imediatamente desencadeia a loquacidade do herói: 

“I’d had occasion to notice the long scar on his thigh, and so he proceeded to tell me 

 
16 “Agora que todos os outros perderam o fôlego, é a minha vez de fazer o relato. Devo isso a mim mesma. 

Tive de me esforçar para contar o caso: contar histórias é uma arte menor” (Atwood, 2020, p. 14). 
 
17 “Odisseu gostava de conversar, e como contava histórias excelentes, eu as escutava de bom grado. Creio 

que ele valorizava muito isso em mim: a capacidade de apreciar as histórias. Trata-se de um talento pouco 
valorizado nas mulheres” (Atwood, 2020, p. 39). 

 
18 “...é não ter boca pela qual falar. Não consigo que me compreendam… na maior parte do tempo não tenho 

ouvintes…” (Atwood, 2020, p. 15). 
 
19 O nome do capítulo faz possível menção ao texto “A Cicatriz de Ulisses” (apenas “The Scar”, nas traduções 

em inglês), do importante livro de Erich Auerbach sobre representação na literatura: “Mímesis: A Representação 
da Realidade na Literatura Ocidental” (2004). 

 



66                     
  

 

66 

   

the story of how he got it.20” (Atwood, 2018, p. 45). Mais do que evocar um mundo de 

experiências vividas, a menção a cicatriz, aqui, evidencia o autocentrismo de Odisseu 

e sua certeza da centralidade narrativa de sua própria figura.  

Os momentos de protagonismo de Penélope, já existentes, em potência, no 

poema épico de Homero, são retomados no romance de Atwood. No capítulo 

“Waiting”, vemos a personagem descrever a mudança de responsabilidade que recai 

sob ela com a partida de seu marido: 

 

[...] my father-in-law, Laertes. He lost interest in palace life…Now I was running the vast 
estates of Odysseus all by myself. In no way had I been prepared for such a task, during 
my early life at Sparta. I was a princess, after all, and work was what other people did21 
(Atwood, 2018, p. 85). 

 

Assim, Penélope relata a transição administrativa dos vastos domínios de 

Odisseu, que ela assume sozinha após a perda de interesse de seu sogro, Laertes, 

pela vida palaciana. A ausência do marido possibilita que ela desenvolva novas 

habilidades e independência, desafiando as expectativas restritivas sobre o lugar das 

mulheres na sociedade e na administração doméstica. Na ausência do rei de Ítaca, 

ela desempenha um papel central na estabilidade e funcionamento do reino. Sua 

capacidade de administrar as propriedades de Odisseu e manter o status quo indica 

que ela pode, de fato, ser a âncora que sustenta os domínios do casal – até o retorno 

do homem – como a continuação do enredo não nos deixa esquecer. Corroborando 

essa hipótese, Raquel Efraim (2012) observa que: 

 

O retorno de Ulisses significa para a rainha a volta do seu amado, mas também a perda 

do poder que adquiriu com sua ausência. O masculino faz-se novamente presente 

como dominante e, dominada, Penélope volta a ocupar a posição de esposa do rei de 

Ítaca (Efraim, 2012, p. 145). 

 

 
20 “Eu havia tido a oportunidade de notar uma comprida cicatriz em sua coxa, e ele relatou como a adquirira” 

(Atwood, 2020, p. 39). 
 
21 “…meu sogro Laertes. Perdeu o interesse pela vida palaciana… Agora eu cuidava sozinha da imensa 

riqueza de Odisseu. Eu não havia sido preparada para a tarefa, durante minha vida em Esparta. Afinal, era uma 
princesa, o trabalho cabia aos outros” (Atwood, 2020, p. 61). 

 



67                     
  

 

67 

   

Ou seja, com a volta de Odisseu, o elemento masculino se restabelece como 

dominante, e Penélope, antes empoderada pela gestão dos domínios, volta a ocupar 

a posição tradicional de esposa. Essa transição de poder que, na narrativa original, 

passa, em geral, despercebida, é trazida à luz no romance a autora canadense, o que 

posiciona o desequilíbrio entre os gêneros no centro da atenção do leitor. 

Já no capítulo “The Chorus Line: The Trial of Odysseus, as Videotaped by the 

Maids”, acompanhamos o julgamento, ambientado no Século XXI, de Odisseu pelo 

assassinato dos pretendentes de sua esposa e pelo enforcamento das doze criadas.  

A defesa do herói justifica seus atos alegando que as criadas haviam se envolvido em 

atividades sexuais não autorizadas pelo seu mestre. Aqui, notamos a perspectiva dos 

gregos da época sobre o controle dos corpos das mulheres pelos homens e essa é 

precisamente a premissa cultural que é evocada para justificar os atos violentos 

cometidos. 

Em seguida, Penélope é chamada como testemunha.  

 

Judge: [...] Call the witness Penelope. 
Penelope: I was asleep, Your Honour. I was often asleep. I can only tell you what 
they said afterwards. 
Judge: What who said? 
Penelope: The maids, Your Honour. 
Judge: They said they’d been raped? 
Penelope: Well, yes, Your Honour. In effect.22 (Atwood, 2018, p. 180) 

 

Ela afirma que estava dormindo e não sabia dos eventos enquanto eles 

aconteciam. As empregadas afirmam ter sido estupradas. O juiz, entretanto, destaca 

que a razão pela qual Odisseu as enforcou não foi o estupro em si, mas o fato de 

terem sido estupradas sem permissão. Penélope se vê impotente diante da 

indisposição jurídica contra as mulheres, que, no romance, persiste até no Século 

XXI, momento em que o julgamento ficcional de Odisseu acontece. Dessa forma, 

 
22 “Juiz: … Convoquem a testemunha Penélope. / Penélope: Eu estava dormindo, meritíssimo. Durmo muito. 

Só posso contar o que me disseram depois. / Juiz: Disseram? Quem? / Penélope: As escravas, meritíssimo. / Juiz: 
Elas disseram que foram violentadas? / Penélope: Sim, meritíssimo. Disseram” (Atwood, 2020, p. 113). 

 



68                     
  

 

68 

   

Atwood ecoa os recados dos tempos já percebidos em trabalhos como The 

Handmaid's Tale. 

Retomando o texto Myths Series and Me, vemos como Atwood mapeia 

injustiças na narrativa clássica que, mais tarde, ela converterá em ficção em The 

Penelopiad: “Let's just say that the hanging of the 12 “maids” – slaves, really – at the 

end of The Odyssey seemed to me unfair at first reading…” (Atwood, 2005). Assim, 

as narrativas podem perpetuar injustiças. A autora reforça a necessidade de 

reinterpretar narrativas mitológicas que marginalizam a figura feminina. 

Em “Rewriting the ‘Odyssey’ in the Twenty-First Century: Mary Zimmerman's 

‘Odyssey’ and Margaret Atwood's ‘Penelopiad’”, de Mihoko Suzuki (2007), lemos que 

“Atwood's most striking innovation in The Penelopiad is to bring to the center the maids 

of Odysseus who were executed by their master upon his return.” (p. 271). A criação 

de Atwood, como observado por Suzuki, inova ao transferir protagonismo para as 

criadas na narrativa. Essa virada de perspectiva não apenas dá voz a essas 

personagens, anteriormente negligenciadas, mas também coloca em questão as 

ações de Odisseu, seu mestre e executor. 

Retomemos a introdução de The Penelopiad para acompanhar como o 

mapeamento de injustiças que Atwood faz da Odisseia a levou ao romance, cuja 

protagonista, ecoando as inquietações da própria autora, também questiona:  

 

I’ve chosen to give the telling of the story to Penelope and to the twelve hanged maids. 

The maids form a chanting and singing Chorus which focuses on two questions that 

must pose themselves after any close reading of The Odyssey: what led to the hanging 

of the maids, and what was Penelope really up to? The story as told in The Odyssey 

doesn’t hold water: there are too many inconsistencies. I’ve always been haunted by the 

hanged maids; and, in The Penelopiad, so is Penelope herself23 (Atwood, 2018, p. XIX). 

 

No segundo capítulo do livro, “The Chorus Line: A Rope-Jumping Rhyme”, 

vemos a criação de um coro – elemento constitutivo do teatro grego clássico –, mas 

 
23 “Optei por entregar a narrativa a Penélope e às doze escravas enforcadas. As escravas formam o Coro, que 

canta e declama, concentrando-se nas duas questões que se destacam numa leitura atenta da Odisséia: o motivo 
do enforcamento das escravas e o real propósito de Penélope. A maneira como a história é contada na Odisséia 
não convence, há muitas incoerências. Sempre vivi assombrada pelas escravas enforcadas; em A odisséia de 
Penélope, ocorre o mesmo com Penélope” (ibid, p. 12). 



69                     
  

 

69 

   

que, no romance de Atwood, é composto apenas por vozes femininas. As criadas, 

assim, formam uma voz coletiva feminina. Elas se apresentam já ironizando o destino 

final que Odisseu lhes deu: 

 

we are the maids 
the ones you killed 
the ones you failed24 (Atwood, 2018, p. 5) 

 

Em “Da Odisseia a Odisseia de Penélope”, Renaux (2009) comenta os versos 

do coro de criadas da seguinte forma: 

 

Sua canção termina com a repetição de “we danced on air / the ones you failed / the 
ones you killed” das estrofes anteriores, desta maneira enfatizando o fato de elas se 
sentirem traídas por Odisseu, como “to fail” implica, ao serem condenadas à morte 
por ele e subsequentemente enforcadas, dançando no ar, ironizando grotescamente 
sua própria morte (2009, p.143). 
 
 

A ironia é acentuada pela descrição da dança no ar, uma imagem que contrasta 

fortemente com o destino trágico das criadas, enforcadas por Odisseu. O uso irônico 

e sarcástico nas narrativas é um traço característico da ficção de Atwood. Renaux 

(2009) destaca não apenas o ato brutal de Odisseu, mas também a injustiça inerente 

à condenação das criadas, colocando em questão não apenas a moralidade do herói, 

mas também a estrutura que permite tal julgamento e execução sem justa causa. 

No capítulo “The Chorus Line: Kiddie Mourn, A Lament by the Maids”, somos 

apresentados às origens humildes das criadas, ato de desigualdade inaugural: “We 

too were children. We too were born to the wrong parents. Poor parents, slave parents, 

peasant parents, and serf parents; parents who sold us, parents from whom we were 

stolen”25 (Atwood, 2018, p. 13). 

 

 
24 “Somos as escravas / Que vocês mataram / Que vocês traíram” (Atwood, 2020, p. 16). 

 
25 “Também éramos crianças. Também nascemos dos pais errados. De pais pobres, pais escravos, pais 

camponeses e pais servos; pais que nos venderam, pais de quem nos roubaram” (Atwood, 2020, p. 21). 

 



70                     
  

 

70 

   

Dessa forma, as criadas cumprem uma dupla condenação à subserviência: 

uma de origem social; outra de origem de gênero.   

Na versão em inglês, a escolha do termo “maids” é significativa. A palavra 

possui, nesse idioma, uma dualidade de significados que se relacionam diretamente 

com a ambiguidade das posições sociais das criadas na narrativa. Por um lado, a 

palavra “maids” pode ser associada à ideia tradicional de donzelas, sugerindo uma 

imagem de jovens mulheres; por outro, também pode ser interpretada como criadas, 

denotando uma posição de servidão. Gênero e classe, assim, se intersecionam nesse 

vocábulo carregado de significados. 

Além disso, a palavra “maids” pode evocar um universo mais romantizado e 

idealizado, frequentemente associado a contos de fadas. Mas, na reescrita de 

Atwood, o termo é aplicado a personagens que enfrentam uma realidade de opressão 

e violência. 

As palavras “servas” e “criadas” – traduções mais comuns de “maids” em 

português – podem ser usadas tanto no feminino quanto no masculino. Já em inglês, 

essa duplicidade de gênero não se dá – “maid” só é utilizado para mulheres. Essa 

sutileza linguística reforça a centralidade feminina na trama e destaca a questão de 

gênero como um componente essencial na análise das relações de poder na 

narrativa. Logo, a escolha por não utilizar uma versão neutra de gênero em inglês, 

como aconteceria com a palavra “servants” (que pode referir-se tanto a homens 

quanto a mulheres), é repleta de consequências simbólicas. 

Em “Da Odisséia a Odisséia de Penélope”, Renaux descrever as diferentes 

formas literárias que Atwood introduz na narração das criadas:  

 

[...] além da prosa nos capítulos narrados por Penélope, também outras formas 
literárias e composições poéticas nos capítulos cantados, declamados ou narrados 
pelo Coro: não apenas rimas, canções, idílios, baladas, mas até uma elegia em prosa, 
um drama em verso, uma aula de antropologia e o julgamento de Odisseu gravado em 
vídeo (Renaux, 2009, p. 141). 

 

Ao integrar essas diversas formas literárias, a autora não apenas complexifica 

a forma, mas também concede uma multiplicidade de meios de expressão para a 

expansão das vozes das criadas na narrativa. Além disso, Renaux, na sua análise do 



71                     
  

 

71 

   

capítulo “The Chorus Line: Kiddie Mourn, A Lament by the Maids”, demonstra como 

essas personagens conscientemente subvertem as normas formais dos gêneros em 

que se expressam, desafiando, assim, a própria convenção de escrita definida, 

majoritariamente, por usuários masculinos da língua26: 

 

[...] a canção das escravas, apesar de escrita em dez tercetos, não tem pontuação, 
mostrando assim como elas não estão valorizando a formalidade da escrita 
masculina; a rima às vezes é perfeita, outras vezes imperfeita, ou até inexistente; o 
fato de usarem linguagem vulgar, por serem escravas, confirma, por um lado, seu 
status social, iletradas e sem cultura para poderem se expressar melhor e, por outro, 
novamente parodia o estilo épico elevado (Renaux, 2009, p. 143). 

 

Em “The Penelopiad: a voz feminina e o revisionismo crítico da tradução”, de 

Juliana de Souza, a autora afirma que as escravas foram “mortas sem direito de 

defesa, resta às escravas formar o Coro e bradar a sua inocência, expondo sua 

condição de classe subalterna e dissonante” (De Souza, 2021, p. 527). 

A apelo por justiça das escravas ecoa inconformado e sem resposta pelas 

páginas do romance, evocando as injustiças sociais de que são símbolo e 

consequência.: 

 

Judge: What’s that commotion in the back? Order! Ladies, stop making a spectacle of 
yourselves! Adjust your clothing! Take those ropes off your necks! Sit down! 
The Maids: You’ve forgotten about us! What about our case? You can’t let him off! He 
hanged us in cold blood! Twelve of us! Twelve young girls! For nothing27! (Atwood, 
2018, p. 177) 
 

 

O desfecho do julgamento restabelece a ordem patriarcal e se coaduna com o 

panorama de reduzida agência feminina que ganha corpo expressivo em O Conto de 

 
26  Virginia Woolf, em comentário – que pode ser extrapolado para outros gêneros literários – sobre as 

convenções da forma romance, reconhece a predominância masculina na definição das regras implícitas do 
gênero: “Pois um romance, ao fim e ao cabo, é uma declaração sobre mil coisas diferentes – humanas, naturais, 
divinas; é uma tentativa de relacioná-las entre si. Em todo romance de mérito, esses diversos elementos se 
mantêm em seus devidos lugares graças à força da visão autoral. Mas eles têm outra ordem também, que é a 
ordem imposta pela convenção. E como os homens são os árbitros dessa convenção, como foram eles que 
estabeleceram uma ordem de valores na vida e como a literatura é amplamente baseada na vida, são esses 
valores que também prevalecem em enorme medida (Woolf, 2018, Posição 1156). 

 
27 “Juiz: O que é essa confusão no fundo? Ordem! Senhoras, não façam escândalo! Ajeitem as roupas! Tirem 

as cordas do pescoço! Sentem-se! / Escravas: Vocês se esqueceram de nós! E o nosso caso? Não podem soltá-
lo! Fomos enforcadas a sangue frio! Doze de nós! Por nada!”. (Atwood, 2020, p. 111) 



72                     
  

 

72 

   

Aia, expressão mais eloquente da distopia feminina imaginada pela escritora 

canadense. 

 

O Protagonismo Masculino Questionado: A Mudança de Perspectiva na 

Narração do Mito de Penélope e seus Efeitos no Romance 

 

A escolha do foco narrativo em The Penelopiad é elemento essencial da 

reescritura crítica do mito. Ao permitir que Penélope conte a história, Atwood desafia 

ativamente os valores e as perspectivas tradicionalmente masculinas que dominam 

os mitos antigos.  

Em A arte da ficção (2011) David Lodge descreve como crucial a definição do 

ponto de vista a partir da qual a narrativa é contada no romance:  

 

A escolha do ponto de vista a partir do qual se conta a história pode ser considerada 
a decisão mais importante que o romancista precisa tomar, pois tem um impacto 
profundo no modo como os leitores vão reagir, na esfera emotiva e moral, aos 
personagens e às suas ações. A história de um adultério, por exemplo – de qualquer 
adultério – causa-nos impressões diferentes se for contada pela pessoa infiel, pelo 
cônjuge traído ou pela terceira pessoa – ou ainda por um observador externo. 
Madame Bovary, se narrado a partir do ponto de vista de Charles Bovary, seria um 
livro muito diferente daquele que conhecemos (Lodge, 2011, p. 36). 

 

Por meio do olhar de Penélope, Atwood oferece uma visão crítica das 

experiências das mulheres na narrativa. A narração em primeira pessoa permite que 

a personagem controle o enredo e ofereça a sua interpretação dos eventos. Convém 

ressaltar a subjetividade inerente à narrativa, pois ela é filtrada pela perspectiva de 

Penélope. Nos capítulos narrados por Penélope, temos, na tipologia dos pontos de 

vista narrativos de Norman Friedman, a presença de uma narradora protagonista, 

situação na qual o narrador, “personagem central… narra de um centro fixo, limitado 

quase que exclusivamente às suas percepções, pensamentos e sentimentos” 

(Friedman Apud Leite, 1993, p. 43). Essa escolha formal transfere agência de 

Odisseu, centro narrativo do poema épico de Homero, para Penélope, personagem 

coadjuvante na Odisséia.  



73                     
  

 

73 

   

Movimento formal semelhante a esse pode ser visto no capítulo “The Chorus 

Line: Kiddie Mourn, A Lament by the Maids”, narrado pelas criadas, agindo como um 

coro coletivo feminino, na qual elas têm conhecimento direto dos eventos, mas 

também oferecem uma perspectiva coletiva. E é exatamente nesse sentido que a voz 

coletiva amplifica suas histórias, proporcionando uma visão mais abrangente das 

experiências das mulheres na narrativa. Formalmente, o capítulo parece evocar a 

figura tipológica do “eu-testemunha” ou “narrador testemunha”, assim descrita por 

Norman Friedman: 

 

Ele narra em 1.º pessoa, mas é um “eu” já interno à narrativa, que vive os 

acontecimentos aí descritos como personagem secundária que pode observar, desde 

dentro, os acontecimentos, e, portanto, dá-lo ao leitor de modo mais direto, mais 

verossímil. Testemunha, não é à toa esse nome: apela-se para o testemunho de 

alguém, quando se está em busca da verdade ou querendo fazer algo parecer como 

tal (Friedman Apud Leite, 1993, p. 37). 

 

Embora a comparação com o coro grego pareça particularmente ambígua – 

uma vez que ele, tradicionalmente, era composto por homens nas tragédias gregas –

, ao oferecer às criadas essa função narrativa, Atwood subverte a norma antiga28, 

destacando a importância das vozes femininas no enredo, além de transformar as 

escravas em testemunhas do próprio flagelo.  

A inversão do protagonismo narrativo por meio dos movimentos formais aqui 

descritos é central para a proposição romanesca trazida The Penelopiad:  

 

Valendo-se do mesmo enredo presente na Odisseia, Atwood desarticula a canção 
sobre o herói homem em The Penelopiad, trazendo, também, a voz das mulheres 
silenciadas na tradição e mostrando que, em seu contar, essas mulheres podem 
enredar e manipular, como o faz Penélope (De Souza, 2021, p.536-537). 

 

No capítulo inicial do romance, intitulado “A Low Art”, Penélope comenta a 

sedução do personagem protagonista contra a qual a sua narração se redigirá:  

 

28 Tal fato estrutural do romance é confirmado por De Souza: “O Coro, no entanto, consegue se inserir nessa 

nova versão oficial – agora não mais a do homem, mas a da mulher da classe senhorial – e denunciar uma outra 
história diferente, a partir da perspectiva das escravas (2021, p. 533). 



74                     
  

 

74 

   

 

He was always so plausible. Many people have believed that his version of events was 
the true one, give or take a few murders, a few beautiful seductresses, a few one-eyed 
monsters. Even I believed him, from time to time. I knew he was tricky and a liar, I just 
didn’t think he would play his tricks and try out his lies on me29 (Atwood, 2018, p. 2). 

 

A predominância das vozes femininas e a desconstrução da tradição épica por 

meio do uso de formas literárias distintas, como mencionado anteriormente, também 

contribuem para a subversão de normas estabelecidas. A multiplicidade de vozes 

femininas formalmente codificada no romance desafia a hegemonia narrativa 

masculina, proporcionando uma ressignificação da mitologia antiga em chave 

contemporânea: 

 

O jogo de vozes – com Penélope e o Coro de escravas – atualizam o mito num contexto 
em que a mulher pode não só reivindicar o direito de falar de si, como contestar o que 
é dito sobre ela.  A multiplicidade das vozes que narram põe em xeque a ideia de uma 
essência feminina e da experiência da mulher como algo singular (De Souza, 2021 p. 
529). 

 
 

 

Feminismo e literatura: o exemplo de Margaret Atwood 

 

A análise de The Penelopiad evidencia como Margaret Atwood realiza uma 

intervenção crítica na tradição épica ocidental ao reinscrever o mito de Penélope sob 

uma ótica feminista. Ao deslocar o foco narrativo para vozes tradicionalmente 

silenciadas — a de Penélope e a das doze criadas —, a autora não apenas subverte 

a centralidade do herói masculino, mas também promove uma releitura dos valores 

morais, sociais e políticos que sustentam a narrativa homérica. 

A obra revela-se, assim, um exercício de memória e de justiça simbólica, em 

que o resgate das subjetividades femininas opera como forma de contestação à 

idealização heróica e à naturalização da violência patriarcal. Por meio da articulação 

entre literatura, mito e crítica de gênero, The Penelopiad reafirma o potencial 

 
29  “Ele sempre foi muito convincente. Muita gente acreditava que sua versão dos acontecimentos era 

verdadeira, com, talvez mais, talvez menos, alguns assassinatos, algumas lindas mulheres seduzidas e vagos 
monstros de um olho só. Até eu acreditava nele, de vez em quando. Sabia que era ardiloso e mentia, mas não 
imaginava que fosse capaz de me enganar e de me contar mentiras” (Atwood, 2020, p. 13-14). 



75                     
  

 

75 

   

transformador da reescrita literária e inscreve-se no campo das narrativas que 

reavaliam os cânones à luz de novas sensibilidades históricas e epistemológicas. 

 

Referências 

 

Atwood, M. (2011). In other worlds: SF and the human imagination. Virago. 

Atwood, M. (2018). The penelopiad. Canongate Books. 

Atwood, M. (2020). A odisseia de Penélope (1ª ed.). Rocco. 

Atwood, M. (2005, November 28). The Myths Series and me: Rewriting a classic is 
its own epic journey. Publishers Weekly. https://www.publishersweekly.com/pw/by-
topic/columns-and-blogs/soapbox/article/37037-the-myths-series-and-me.html 

Auerbach, E. (2004). Mímesis: A representação da realidade na literatura ocidental 
(M. Laranjeira, Trad.). Perspectiva. 

De Souza, J. C. (2022). The Penelopiad: A voz feminina e o revisionismo da 
tradição. Caderno Seminal, (40). https://doi.org/10.12957/seminal.2021.58558 

Efraim, R. (2012). Penélope, tecelã de enganos: Penelope, weaver of delusions. 
Kínesis, 135–146. 
https://www.marilia.unesp.br/Home/RevistasEletronicas/Kinesis/raquelefraim.pdf 

Eliade, M. (1972). Mito e realidade. Perspectiva. 

Gilbert, S., & Gubar, S. (2000). The madwoman in the attic. Yale University Press. 

Gilbert, S., & Gubar, S. (2021). Still mad: American women writers and the feminist 
imagination (E-book Kindle). W. W. Norton & Company. 

Homero. (2011). Odisseia (20ª ed.). Penguin Classics Companhia das Letras. 

Leite, L. C. M. (1993). O foco narrativo: Ou a polêmica em torno da ilusão (6ª ed.). 
Editora Ática. 

Lodge, D. (2011). A arte da ficção (G. S. Braga, Trad.). L&PM Pocket. 

Renaux, S. P. M. L. S. (2009). Da Odisseia à Odisseia de Penélope: O coro de 
escravas como porta-voz da alteridade, violência e redenção. Revista Letras, 139–
166. 

Rosa, A. dos S. (2008). O aedo nos poemas homéricos. Revista Eletrônica 
Antiguidade Clássica, 6–16. 
https://antiguidadeclassica.com.br/website/edicoes/primeira_edicao/alexandre_rosa.
pdf 

Suzuki, M. (2007). Rewriting the Odyssey in the twenty-first century: Mary 
Zimmerman’s Odyssey and Margaret Atwood’s Penelopiad. College Literature, 34(2), 
263–278. 

Woolf, V. (2018). A arte do romance (E-book Kindle). L&PM. 

Woolf, V. (2021). A arte do romance. L&PM Pocket. 

https://www.publishersweekly.com/pw/by-topic/columns-and-blogs/soapbox/article/37037-the-myths-series-and-me.html
https://www.publishersweekly.com/pw/by-topic/columns-and-blogs/soapbox/article/37037-the-myths-series-and-me.html
https://www.marilia.unesp.br/Home/RevistasEletronicas/Kinesis/raquelefraim.pdf
https://antiguidadeclassica.com.br/website/edicoes/primeira_edicao/alexandre_rosa.pdf
https://antiguidadeclassica.com.br/website/edicoes/primeira_edicao/alexandre_rosa.pdf

